
DIRITTO & QUESTIONI PUBBLICHE | XXV, 2025 /2 (dicembre) | pp. 173-180 
    
 2025, Diritto e questioni pubbliche, Palermo. 
ISSN 1825-0173  
Tutti i diritti sono riservati.  

Una violenza necessaria? Il dilemma della pena giusta tra populismo, 

abolizionismo e garantismo 
(A proposito di Philippe Audegean, Violenza e giustizia. Beccaria e la questione penale) 
 

Necessary Violence? The Dilemma of Just Punishment Between Populism, 

Abolitionism and Garantism  
 
LUIGI DELIA 
Università degli Studi della Campania – Luigi Vanvitelli.  
E-mail: luigi.delia@unicampania.it 
 
 

ABSTRACT  
Nel saggio Violenza e giustizia, Philippe Audegean rileggendo il Dei delitti e delle pene di Beccaria 
interroga la legittimità della violenza penale, un paradosso irrisolto: come può una pena, intrinse-
camente violenta, essere giusta? Per Beccaria, la pena è un “male necessario”, legittimo solo se riduce la 
violenza sociale complessiva, evitando crudeltà inutili.  Tra il populismo penale, che esalta la pena 
come spettacolo rassicuratore, e l’abolizionismo, che nega ogni legittimità al sistema punitivo, 
proponendo alternative come la giustizia riparativa (Hulsman), l’Illuminismo penale di Beccaria pro-
pone una terza via: quella del diritto penale minimo. Il populismo, alimentando paure, trasforma la giu-
stizia in strumento di controllo; l’abolizionismo, invece, contesta la criminalizzazione come mecca-
nismo di esclusione. Beccaria invita a una giustizia umana ed efficace, che punisca meno per punire 
meglio, sostituendo la logica punitiva con prevenzione e inclusione. La sfida è conciliare sicurezza e 
umanità, evitando sia l’eccesso repressivo sia l’utopia di un mondo senza pene. Il libro si propone come 
manifesto per una giustizia meno crudele, dove la “dolcezza delle pene” diventi misura di civiltà. 
 
In his essay Violenza e giustizia, Philippe Audegean re-examines Beccaria’s On Crimes and Punishments and 
questions the legitimacy of criminal violence, an unresolved paradox: how can a punishment, which is 
inherently violent, be just? For Beccaria, punishment is a “necessary evil”, justified only if it reduces 
overall social violence by avoiding unnecessary cruelty. Caught between penal populism, which exalts 
punishment as a reassuring spectacle, and abolitionism, which denies any legitimacy to the punitive 
system and proposes alternatives such as restorative justice (Hulsman), Beccaria’s Penal Enlightenment 
offers a third path: that of minimal criminal law. Populism, by fueling fears, transforms justice into a tool 
of control; abolitionism, by contrast, challenges criminalization as a mechanism of exclusion. Beccaria 
calls for humane and effective justice, which punishes less in order to punish better, replacing punitive 
logic with prevention and inclusion. The challenge lies in reconciling security and humanity, avoiding 
both repressive excess and the utopian ideal of a world without punishment. The book stands as a 
manifesto for a less cruel justice, where the “mildness of penalties” becomes a measure of civilization. 
 
KEYWORDS  
Cesare Beccaria, illuminismo penale, populismo penale, abolizionismo penale, diritto penale minimo 
 
Cesare Beccaria, penal enlightenment, penal populism, penal abolitionism, minimal criminal law 



Una violenza necessaria? Il dilemma della pena giusta  

tra populismo, abolizionismo e garantismo 
(A proposito di Philippe Audegean, Violenza e giustizia. Beccaria e la questione penale) 
 
LUIGI DELIA 
 
1. Il paradosso della violenza legale: tra necessità e legittimità – 2. Populismo penale: quando la giustizia diven-

ta spettacolo – 3. Abolizionismo penale: oltre la pena? – 4. Minimalismo penale: la via di Beccaria e Ferrajoli. 

 
 
Il saggio Violenza e giustizia. Beccaria e la questione penale di Philippe Audegean rappresenta un 
contributo fondamentale per ripensare, in chiave storica e filosofica, uno dei nodi più controver-
si del diritto penale moderno: la legittimità della violenza istituzionalizzata. Attraverso una ri-
lettura originale e approfondita dei Delitti e delle pene, Audegean non si limita a illustrare le tesi 
di Cesare Beccaria, ma ne attualizza il messaggio più radicale, costringendoci a interrogarci su 
un paradosso apparentemente irrisolvibile: come può una pena, che per definizione implica una 
forma di violenza, essere considerata giusta? E, soprattutto, a quali condizioni questa violenza 
può essere non solo tollerata, ma anche giustificata in una società che aspira a essere civile? Il 
merito principale del libro consiste nel mostrare come Beccaria, lungi dal proporre una mera 
riforma tecnica del sistema penale, abbia posto le basi per una rivoluzione concettuale che anco-
ra oggi interroga la nostra coscienza giuridica e politica. La pena, per Beccaria, non è un fine in 
sé, ma un “male necessario”1, la cui legittimità risiede esclusivamente nella capacità di ridurre la 
violenza complessiva nella società. Questa idea, apparentemente semplice, nasconde una sfida 
ambiziosa: se ogni sanzione è intrinsecamente violenta, come può lo Stato esercitare il suo pote-
re punitivo senza cadere nella trappola dell’arbitrio e dell’eccesso punitivo? 

Audegean ci guida in un percorso che va oltre la semplice esegesi testuale, invitandoci a ri-
flettere sulle condizioni di possibilità di una giustizia penale che sia allo stesso tempo efficace e 
mai contraria al senso di umanità. La celebre “conclusione” dei Delitti: «perché ogni pena non sia 
una violenza di uno o di molti contro un privato cittadino, dev’essere essenzialmente pubblica, pronta, ne-
cessaria, la minima delle possibili nelle date circostanze, proporzionata a’ delitti, dettata dalle leggi»2, non 
è solo un manifesto del diritto penale minimo, ma una provocazione intellettuale che continua a 
risuonare con urgenza nel dibattito contemporaneo. In un’epoca in cui il diritto di punire è sem-
pre più strumentalizzato da derive populiste o, all’opposto, messo in discussione da correnti abo-
lizioniste, il pensiero di Beccaria, riletto attraverso la lente di Audegean, si rivela sorprendente-
mente attuale. Non si tratta semplicemente di chiedersi come punire, ma se e perché punire, e 
soprattutto come limitare la violenza insita in ogni forma di pena senza rinunciare alla funzione 
di tutela che il diritto penale deve svolgere nei confronti dei più deboli. 

 
 

1.  Il paradosso della violenza legale: tra necessità e legittimità 

 
Al cuore della riflessione di Audegean vi è una constatazione sconcertante: «La violenza penale ser-

 
 
1  AUDEGEAN 2023, 21. 
2  BECCARIA 2009, 296 (in corsivo nel testo). Già in Montesquieu emerge questa idea paradigmatica dell’illumini-
smo penale, secondo la quale il potere non protegge dalla violenza se non ricorrendo all’uso della violenza istituzio-
nalizzata (si veda IPPOLITO 2016).  



174 | Luigi Delia 

ve a combattere quella criminale: ma sempre violenza resta»3. Questa affermazione, che potrebbe 
sembrare una tautologia, è in realtà il punto di partenza per una critica radicale del sistema punitivo. 
Beccaria, come ricorda Audegean, non cerca una giustificazione metafisica o morale della pena, ma 
ne demistifica la funzione, riducendola a un male strumentale, giustificato solo se capace di preveni-
re mali maggiori. La pena non ha valore in sé, non è un mezzo terapeutico per redimere il reo, ma un 
meccanismo utilitario il cui unico scopo è minimizzare la violenza sociale. Questa visione disincan-
tata si oppone frontalmente alla cultura teologico-giuridica d’Ancien Régime, che vedeva nella pena 
un atto di espiazione o un mezzo per ripristinare un ordine divino o naturale. Per Beccaria, invece, la 
pena è sempre un male, e come tale deve essere ridotta al minimo indispensabile. 

Ma che cosa significa, concretamente, minimizzare la violenza? Significa, innanzitutto, evi-
tare ogni forma di crudeltà inutile. Le pene devono essere proporzionate, certe e rapide, non per 
soddisfare un astratto senso di giustizia, ma per dissuadere dal crimine senza aggiungere soffe-
renza superflua. Significa anche garantire che la violenza dello Stato non superi quella del reato 
stesso, evitando così che la risposta al crimine diventi a sua volta una nuova forma di ingiusti-
zia. Audegean sottolinea come questa idea sia rivoluzionaria perché rovescia la prospettiva tra-
dizionale: non è il reo che deve essere raddrizzato attraverso la pena, ma è la società che deve 
essere protetta dalla violenza, sia quella criminale che quella delle reazioni scomposte che il de-
litto può innescare. In questo senso, il diritto penale non è uno strumento di potere, ma un freno 
alla violenza, un rimedio che sostituisce la legge del più forte con quella della ragione. 

Tuttavia, questa concezione minimalista si scontra con due estremi opposti che animano il 
dibattito contemporaneo: da un lato, il populismo penale, che esalta la violenza simbolica della 
pena come deterrente e come mezzo per rassicurare l’opinione pubblica; dall’altro, l’abolizioni-
smo, che nega ogni legittimità al sistema punitivo, accusandolo di essere non solo inefficace, ma 
addirittura criminogeno. Tra questi due poli, il pensiero di Beccaria, rielaborato da Audegean, 
offre una terza via: non eliminare la pena, ma limitarla al massimo, trasformandola da strumen-
to di oppressione in garanzia per i più deboli. Questo approccio, «coerente e audacemente con-
trocorrente: quello della “dolcezza delle pene”, espressione inedita dell’umanesimo dei Lumi»4, 
non è una semplice soluzione di compromesso, ma una sfida culturale e politica che richiede di 
ripensare radicalmente il ruolo dello Stato e del diritto nella gestione dei conflitti sociali. 

Il minimalismo penale, quindi, non è solo una teoria, ma diventa pratica concreta che si op-
pone tanto all’eccesso di violenza quanto alla sua negazione assoluta. Esso si fonda su un princi-
pio semplice ma rivoluzionario: la giustizia non si misura dalla severità delle pene, ma dalla loro 
capacità di ridurre la sofferenza complessiva. Questo principio, però, si scontra con una realtà in 
cui la pena è spesso usata non per proteggere, ma per controllare, escludere e marginalizzare. È 
qui che entra in gioco la critica di Audegean alle derive contemporanee del diritto penale, che 
troppo spesso si allontana dall’ideale beccariano per diventare uno strumento di potere. 

 
 

2.  Populismo penale: quando la giustizia diventa spettacolo 

 
Uno degli usi più attuali del pensiero di Beccaria riguarda la critica al populismo penale, un fe-
nomeno che, lungi dall’essere una novità, affonda le sue radici culturali in una concezione arcai-
ca della giustizia come vendetta. Il recente libro Le pene e il carcere di Stefano Anastasia offre una 
chiave di lettura per comprendere come, negli ultimi decenni, il diritto penale sia stato sempre 
più piegato a fini politici ed elettoralistici, smarrendo ogni vocazione garantista5. Vi si analizza 
 
 
3  AUDEGEAN 2023, 12. 
4  AUDEGEAN 2023, 17. Sul nesso concettuale tra Illuminismo giuridico e umanesimo penale si veda anche IPPOLI-

TO 2025. 
5  ANASTASIA 2022, cap. 4: «Politica e giustizia penale al tempo dei populismi», 57-82. 



  D&Q, 2025/2 | 175 

il fallimento strutturale dell’istituzione totale penitenziaria, evidenziando come la pena detenti-
va, oltre a reprimere i bisogni umani del recluso a dispetto del dettato costituzionale di dignità 
umana e finalità rieducativa, si riveli inefficace nel garantire la sicurezza pubblica6. I recenti dati 
pubblicati dal CNEL a proposito delle carceri italiane continuano ad essere impietosi: nel 2024, il 
tasso di recidiva in Italia ha superato il 60%, a dimostrazione che il carcere non solo non previe-
ne il reato, ma aggrava la condizione dei detenuti, erodendone l’autostima, dissipando il loro 
tempo vitale e generando sofferenza fisica e psichica. Questa crisi del sistema penitenziario, 
secondo Anastasia, non è casuale, ma il risultato di una scelta politica che ha privilegiato la re-
pressione alla prevenzione, la spettacolarizzazione della pena alla sua effettiva utilità sociale. 

Al centro di questa dinamica vi è l’affermazione di una politica criminale espressiva, sinte-
tizzata dallo slogan law and order e ispirata al principio della zero tolerance. Nata negli Stati Uniti 
negli anni Settanta e Ottanta del secolo scorso, questa ideologia ha trovato terreno fertile anche 
in Europa, dove il diritto penale è sempre più utilizzato non tanto per ridurre la criminalità o 
promuovere la giustizia, quanto per rassicurare un’opinione pubblica spaventata e guadagnare 
consenso elettorale. Come già osservato da vari analisti7, il populismo penale sfrutta l’insicurez-
za percepita - spesso amplificata dai media - per legittimare misure repressive che, in realtà, ri-
spondono a logiche elettoralistiche piuttosto che a reali esigenze di sicurezza. Le leggi che ne 
derivano sono spesso simboliche e irrazionali, in contrasto con i principi costituzionali e con le 
normative internazionali, tanto da essere disapplicate dai magistrati8. 

Un esempio tra molti di questa deriva è la riforma della legittima difesa approvata in Italia 
nel 2019, che ha introdotto una presunzione di necessità della difesa anche in casi estremi, come 
l’uso letale della forza contro un intruso in casa. Questa norma, oltre a essere sproporzionata, 
risponde a una logica di vendetta privata piuttosto che a un’esigenza di giustizia. Allo stesso 
modo, il decreto anti-rave del 2022, che punisce con pene fino a sei anni di reclusione anche i 
semplici partecipanti a raduni illegali, è stato criticato per la sua eccessiva severità rispetto ad 
altri reati ben più gravi. Questi provvedimenti, lungi dal risolvere i problemi, alimentano un 
clima di paura e insicurezza, trasformando la giustizia in uno spettacolo punitivo in cui la pena 
diventa un messaggio di “ferocia” contro i trasgressori della legge, piuttosto che uno strumento 
di riabilitazione o prevenzione. 

Il populismo penale, quindi, non solo non riduce la criminalità, ma aumenta la violenza so-
ciale, sia quella istituzionale che quella delle reazioni private. Come scrive Audegean, «le armi 
del diritto penale sono quelle della violenza; e la violenza è sempre la stessa: triste e bruta»9. Il 
populismo, insomma, non risolve i problemi, li amplifica, trasformando la giustizia in un teatro 
in cui la pena diventa un vettore di propaganda piuttosto che di tutela dei diritti. Ma il populi-
smo penale non è solo un fenomeno italiano o europeo. È una tendenza globale che, come mo-
stra Anastasia, ha portato a un aumento esponenziale della popolazione carceraria, con una so-
vrarappresentazione delle minoranze e una progressiva erosione dei diritti fondamentali. Dopo 
l’11 settembre 2001, la bilancia tra libertà e sicurezza si è ulteriormente squilibrata, favorendo un 
ordine securitario che legittima controriforme repressive e disuguali. In questo contesto, il pen-
siero di Beccaria, riletto da Audegean, si rivela un antidoto culturale contro la deriva punitiva, 
ricordandoci che la vera giustizia non si misura dalla durezza delle pene, ma dalla loro capacità 
di proteggere i più deboli. 

 

 
 
6  A proposito del carcere, Audegean consacra uno splendido ultimo capitolo del suo libro alla questione classica 
della “nascita della prigione”, dimostrando come il carcere non sia contemplato da Beccaria come una modalità pu-
nitiva (si veda il capitolo nono: AUDEGEAN 2023, 207-228). 
7  ROBERTS, STALANS, INDERMAUR, HOUG 2003. 
8  SALAS 2010. 
9  AUDEGEAN 2023,13. 



176 | Luigi Delia 

3.  Abolizionismo penale: oltre la pena? 

 
Gettando le basi concettuali dei sistemi penali moderni quasi tre secoli fa, Beccaria non si è limita-
to a criticare l’arbitrarietà della giustizia d’Antico Regime, le pene corporee crudeli e il trattamento 
iniquo degli individui secondo il loro status sociale. Come ricorda Audegean, Beccaria ha anche 
teorizzato la necessità di depenalizzare azioni quali l’omosessualità, l’adulterio e il suicidio, e ha 
brillantemente argomentato in favore dell’abolizione della pena di morte e della tortura giudi-
ziaria10. Da questo punto di vista, il padre nobile del diritto penale minimo può essere considerato, 
in certa misura, anche come un antesignano del movimento abolizionista, promosso due secoli più 
tardi da alcuni sociologi e criminologi come Louk Hulsman, Niels Christie e Ruth Morris11.  

L’abolizionismo penale si presenta come una corrente di pensiero (e come una costellazione 
variegata di autori) che oltre ad osteggiare le forme attuali del sistema punitivo, mette in discus-
sione l’idea stessa che la giustizia debba necessariamente passare attraverso la pena12. Mentre il 
populismo penale esalta la violenza dello Stato come risposta al crimine, l’abolizionismo nega 
che questa violenza sia giustificabile, sostenendo che il sistema penale non solo fallisce nel suo 
obiettivo dichiarato di ridurre la criminalità, ma alimenta un circolo vizioso di esclusione e sof-
ferenza. Tuttavia, non esiste un unico abolizionismo: accanto a una versione radicale, che auspi-
ca l’eliminazione totale di polizia, tribunali e carceri, vi è un abolizionismo metodologico, meno 
dogmatico e più aperto al confronto con altre prospettive critiche, come il diritto penale minimo. 
Questo secondo approccio, lungi dal proporsi come un progetto di demolizione immediata, si 
configura piuttosto come una lente analitica che invita a ripensare il rapporto tra società, devian-
za e risposta istituzionale, spostando l’attenzione dalla punizione alla risoluzione dei conflitti13. 

Se le posizioni abolizioniste di Niels Christie, ad esempio, si apparentano più a quelle del 
minimalismo penale, uno degli esponenti di spicco dell’abolizionismo radicale è invece il crimi-
nologo olandese Hulsman, il quale non nega l’esistenza di comportamenti dannosi, ma contesta 
l’idea che questi debbano essere automaticamente etichettati come “crimini” e gestiti attraverso 
un apparato penale che, invece di risolvere i problemi, li aggrava. Il suo pensiero parte da una 
premessa fondamentale: il crimine non è un dato oggettivo, “una realtà ontologica”, ma il risul-
tato di un processo di definizione politica e culturale. Un furto, ad esempio, non è semplicemen-
te una violazione della legge, ma un “problema tra persone” che lo Stato trasforma in un reato. 
Allo stesso modo, fenomeni come l’uso di droghe o la prostituzione vengono criminalizzati non 
per una loro intrinseca pericolosità, ma sulla base di scelte morali e di potere che finiscono per 
marginalizzare determinati gruppi sociali. Per Hulsman, il sistema penale non protegge la socie-
tà, ma produce criminali, etichettando come devianti individui che spesso agiscono in risposta a 
condizioni di povertà, esclusione o disagio. La criminalizzazione, quindi, non risolve i conflitti, 
ma li sposta su un piano repressivo, alimentando un ciclo di emarginazione e recidiva che rende 
la società ancora più insicura. 

La critica di Hulsman al sistema penale si sviluppa su più livelli. Innanzitutto, egli denuncia 
la sua inefficacia: le prigioni non riducono la criminalità, ma aumentano la violenza e la recidi-
va, trasformando i detenuti in soggetti ancora più vulnerabili. Inoltre, il sistema è ingiusto, per-
ché colpisce in modo sproporzionato i poveri, le minoranze etniche e i marginalizzati, mentre i 
potenti – che commettono reati altrettanto gravi, come la corruzione o i crimini ambientali – 
sfuggono spesso alle conseguenze. Infine, il sistema penale è costoso e burocratico: assorbe risor-

 
 
10  Si vedano in particolare i cap. IV («Correggere e punire»), VI («Tolleranza penale e prevenzione non penale») 
e VIII («Tortura e presunzione d’innocenza») di AUDEGEAN 2023.  
11  HULSMAN 2000; CHRISTIE 1985; MORRIS 1995. 
12  Per un recente tentativo di scrivere la storia del movimento per l’abolizione del sistema penale, si veda CHAR-

BIT, MORISSE, RICORDEAU 2024. 
13  RUGGIERO 2011.  



  D&Q, 2025/2 | 177 

se ingenti che potrebbero essere investite in politiche sociali capaci di affrontare le cause struttu-
rali dei conflitti, come la disoccupazione, la mancanza di istruzione o le dipendenze. Al posto 
della logica punitiva, Hulsman propone un modello di giustizia riparativa, in cui il focus si spo-
sta dalla pena alla riparazione del danno e al ripristino delle relazioni. In questo quadro, la vit-
tima non è più un soggetto passivo, ma diventa protagonista del processo, mentre l’autore del 
reato è chiamato a assumersi la responsabilità delle proprie azioni in un contesto di dialogo e 
mediazione. La comunità, a sua volta, è coinvolta attivamente nella risoluzione del conflitto, at-
traverso meccanismi come incontri tra vittima e autore del reato, riparazioni materiali o simbo-
liche, e supporto sociale per affrontare le cause profonde del conflitto. 

Bollato come utopico dai suoi detrattori, questo approccio può nondimeno vantare alcuni 
modelli che funzionano senza ricorrere al sistema penale tradizionale. Ad esempio, la giustizia 
riparativa è applicata con successo in alcuni Paesi per reati minori, mentre sistemi di mediazione 
comunitaria, come quelli dei Maori in Nuova Zelanda o dei Circoli riparativi in Canada, dimo-
strano che i conflitti possono essere risolti attraverso il dialogo, senza la necessità di giudici o 
carceri. Anche la depenalizzazione di certi comportamenti, come nel caso delle droghe leggere in 
Portogallo, ha portato a una riduzione dei danni sociali senza aumentare il consumo.  

Probabilmente la principale rivoluzione concettuale proposta da Hulsman consiste, tuttavia, 
nel sostituire il paradigma “crimine-pena” con quello della “situazione problematica”, efficace-
mente illustrato dalla parabola dei cinque studenti:  

 
«Cinque studenti vivono assieme. A un certo punto, uno di essi si avventa sul televisore e lo manda in 
frantumi; rompe anche un po’ di piatti. Come reagiranno i suoi compagni? Nessuno di loro è conten-
to, ovviamente. Ma ognuno, analizzando l’evento a modo suo, può adottare un diverso atteggiamento. 
Lo studente numero 2, furente, dichiara che non vuol più vivere col primo, e chiede di cacciarlo via; lo 
studente numero 3 dichiara: “non ha che da comprare un nuovo televisore e altri piatti, che paghi”. Lo 
studente numero 4, assai traumatizzato da quanto è appena successo, esclama: “È sicuramente malato, 
bisogna trovare un medico, farlo vedere da uno psichiatra, eccetera”. L’ultimo infine sussurra: “Noi 
crediamo d’intenderci bene, ma qualcosa non deve funzionare nella nostra comunità se un tale gesto si 
è reso possibile… Facciamo tutti quanti un esame di coscienza”»14. 
 

Mentre il modello tradizionale si basa sull’individualizzazione della colpa e sulla punizione, 
l’approccio abolizionista analizza il contesto sociale, economico e psicologico in cui avviene il 
comportamento dannoso. Non si tratta più di chiedersi: chi ha infranto la legge? Ma: cosa è suc-
cesso? Perché è successo? Come possiamo risolverlo? Questo cambio di prospettiva implica una 
contestualizzazione del comportamento, evitando di etichettare le persone come “criminali”, e 
un coinvolgimento attivo delle parti in un percorso di mediazione, dove vittima, autore del dan-
no e comunità lavorano assieme per trovare soluzioni condivise. I vantaggi di questo approccio 
saltano agli occhi: riduzione della recidiva, perché si affrontano le cause profonde del conflitto; 
maggiore soddisfazione per le vittime, che vedono riconosciuto il loro dolore e ottengono una 
riparazione concreta; risparmio di risorse, poiché la mediazione è spesso più economica ed effi-
cace della detenzione; e, soprattutto, una giustizia più umana, che evita la stigmatizzazione e 
promuove la responsabilizzazione. Tuttavia, l’abolizionismo non è esente da critiche15. Viene 
obiettato, ad esempio, che non tutti i reati possono essere gestiti senza lo Stato, soprattutto quel-
li violenti o organizzati, e che mancano alternative concrete su larga scala per i crimini gravi. 
Hulsman non nega queste difficoltà, ma sottolinea che il suo non è un progetto di abolizione 
immediata, bensì una proposta di transizione verso un sistema più giusto ed efficace. Inoltre, 
 
 
14  HULSMAN 2000, 45. 
15  Si veda ad esempio FERRAJOLI 1990, 233 ss., che si sofferma criticamente sull’analisi di questo insieme di «teorie, 
di dottrine e di atteggiamenti etico-culturali». 



178 | Luigi Delia 

egli riconosce che questo modello richiede una cultura del dialogo e risorse che non tutte le so-
cietà possiedono, ma insiste sul fatto che il sistema attuale, con le sue contraddizioni, è ancora 
più costoso e inefficace. 

Evitando di pensare la propria proposta abolizionista nei termini dell’utopia penale, Hulsman 
la presenta piuttosto come una sfida culturale che ci invita a guardare oltre la logica punitiva. In 
un’epoca in cui il populismo penale alimenta paure e divisioni, questo approccio vede una possi-
bile via d’uscita in una giustizia che sostituisca l’idea di repressione con quelle di prevenzione, 
riparazione e inclusione. L’abolizionismo, quindi, non suggerisce di eliminare ogni forma di 
controllo, ma di ripensare la risposta ai conflitti in modo che sia più vicina alle persone e alle 
loro reali esigenze. In questo senso, esso si pone come una critica radicale al sistema penale, ma 
anche come una proposta costruttiva per una giustizia più equa e non violenta. 

 
 

4.  Minimalismo penale: la via di Beccaria e Ferrajoli 

 
Tra il populismo penale e l’abolizionismo, il minimalismo penale rappresenta una terza via, che 
trova in Luigi Ferrajoli uno dei suoi massimi teorici contemporanei. Questa concezione si giusti-
fica razionalmente per la sua capacità di minimizzare la violenza nella società, non solo quella 
generata dai reati, ma anche quella scatenata dalle reazioni - pubbliche o private - ai delitti stessi. 
Il diritto penale, in questa ottica, non è uno strumento di potere, ma un meccanismo di prote-
zione per i più deboli: la vittima nel momento del reato, l’imputato durante il processo e il con-
dannato nell’esecuzione della pena16. 

Ferrajoli radicalizza il pensiero di Beccaria, trasformando il garantismo in una teoria che si 
oppone alla legge del più forte, sostituendo la violenza con la giustizia. Il diritto penale minimo 
si propone come un “terzo neutrale”, capace di garantire equità e moderazione. La sua legittimi-
tà risiede proprio nella capacità di proteggere chi non ha altri strumenti di difesa: i marginalizza-
ti, i poveri, le minoranze, che altrimenti sarebbero schiacciati dalla legge del più forte. Questa 
visione si articola in tre momenti chiave: nel momento del reato, il diritto penale deve tutelare la 
vittima, evitando che la sua sofferenza si trasformi in una spirale di vendetta. Nel momento del 
processo, deve garantire all’imputato un giudizio equo, basato su prove e non su pregiudizi o 
pressioni sociali. Nel momento dell’esecuzione, deve impedire che la pena diventi una forma di 
tortura o umiliazione, rispettando la dignità del condannato. 

Ferrajoli è consapevole che il diritto penale minimo è un ideale regolativo, difficile da realiz-
zare appieno, ma necessario per contrastare le derive autoritarie e punitive. Le obiezioni più co-
muni – che lo accusano di essere troppo permissivo o di non proteggere abbastanza le vittime – 
vengono confutate con argomenti solidi: un sistema garantista non è debole: al contrario, è più 
efficace nel lungo termine, perché riduce la recidiva e rafforza la legittimità dello Stato17. La vera 
protezione delle vittime non passa attraverso pene severe. Il garantismo non nega la necessità di 
punire, ma chiede che la pena sia l’extrema ratio, da applicare solo dopo aver esaurito ogni possi-
bilità di prevenzione e mediazione. 

Il diritto penale minimo aspira, in fondo, ad un ideale di egualitarismo. In sua assenza, i potenti 
– economicamente o politicamente – sfuggono alle conseguenze delle loro azioni, mentre i deboli 
vengono sovraesposti alla repressione. Ferrajoli ricorda che la civiltà di un Paese si misura dalla 
“mitezza delle pene”, come già sostenevano Montesquieu e Beccaria. La moderazione non è un 
segno di debolezza, ma di civiltà giuridica: la forza dello Stato non si dimostra con la durezza delle 
sanzioni, ma con la capacità di mantenere un’asimmetria tra l’inciviltà del crimine e la civiltà del 

 
 
16  FERRAJOLI 2016, 26-60. 
17  Si veda, a questo proposito, FERRAJOLI 2024. 



  D&Q, 2025/2 | 179 

diritto. Gli appelli a inasprimenti crudeli, come quelli recentemente lanciati da figure politiche più 
autoritarie che autorevoli, che invocano “pene di morte rapide” o “ferocia contro i criminali”, non 
sono segni di progresso, ma di regressione della cultura giuridica. Questi discorsi alimentano un 
“sadismo punitivo”, dove la pena diventa vendetta e la sofferenza inflitta viene celebrata come 
giustizia18. Il minimalismo penale, al contrario, propone una giustizia che non si misura dalla se-
verità, ma dalla ragionevolezza e dall’equità. Oggi, questa logica offre una chiave di lettura critica 
per analizzare fenomeni preoccupanti come il populismo penale stesso, la sovrappopolazione car-
ceraria (in Italia, il 30% dei detenuti è in attesa di giudizio, spesso in condizioni disumane) e la 
criminalizzazione della povertà, dove reati come l’accattonaggio o l’occupazione di case colpiscono 
soprattutto chi non ha alternative. Come scrive Philippe Audegean in Violenza e Giustizia, il prin-
cipio beccariano della “dolcezza delle pene” - ereditato dall’Illuminismo - è un atto di umanesimo 
controcorrente, che si oppone alla barbarie delle reazioni emotive e delle politiche securitarie.  

Audegean non offre risposte definitive, ma uno strumento critico per navigare tra questi 
estremi. Il suo libro ci ricorda che il dibattito sulla pena non è astratto: riguarda quale società 
vogliamo. Se il populismo esalta la violenza, l’abolizionismo la nega. Il minimalismo, invece, la 
contiene, invocando una giustizia che sia umana, efficace e rispettosa dei diritti. Nel contesto 
odierno delle democrazie occidentali, dove il populismo penale è forte e il carcere è in crisi, il 
“paradigma Beccaria” può ancora essere una bussola? O dobbiamo osare di più, come suggerisce 
Hulsman? La risposta non è semplice, ma Violenza e giustizia ci offre una strada da percorrere per 
spezzare il circolo vizioso della violenza: ridurre il penale ad extrema ratio, per pensare una giu-
stizia intenta a prevenire e includere. In un’epoca di paure e divisioni, il saggio di Audegean è un 
manifesto per una giustizia umana: non perfetta, ma meno crudele. E forse, è proprio da qui che 
dobbiamo ripartire. 

 
 
 

  

 
 
18  FERRAJOLI 2024, 285-290 (a proposito della «efficacia deterrente dell’asimmetria tra pena e delitto. Contro l’idea 
dell’abolizione della pena»).  



180 | Luigi Delia 

Riferimenti bibliografici 

 
AUDEGEAN P. 2023. Violenza e giustizia. Beccaria e la questione penale, il Mulino. 

ANASTASIA S. 2022. Le pene e il carcere, Mondadori. 

BECCARIA C. 2009. Des délits et des peines. Dei delitti e delle pene, ENS Éditions (a cura di Aude-
gean P.). 

CHARBIT J., MORISSE S., RICORDEAU G. 2024. Brique par brique, mur par mur: une histoire de l'abo-
litionnisme pénal, Lux éditeur. 

CHRISTIE N. 1985. Abolire le pene: Il paradosso del sistema penale, Edizioni Gruppo Abele. 

FERRAJOLI L. 1990. Diritto e ragione. Teoria del garantismo penale, Laterza. 

FERRAJOLI L. 1985. Diritto penale minimo, in ID., Il paradigma garantista. Filosofia e critica del diritto 
penale, a cura di IPPOLITO D. e SPINA S., Editoriale Scientifica, 2016, 26 ss. 

FERRAJOLI L. 2024. Giustizia e politica. Crisi e rifondazione del garantismo penale, Laterza. 

HULSMAN L. 2000 [1982]. Pene perdute. Il sistema penale messo in discussione, Colibri. 

IPPOLITO D. 2016. Lo spirito del garantismo. Montesquieu e il potere di punire, Donzelli. 

IPPOLITO D. 2025. L’umanesimo penale tra passato e presente, in «Questione giustizia». Disponibile 
in: https://www.questionegiustizia.it/articolo/l-umanesimo-penale-tra-passato-e-presente. 

MORRIS R. 1995. Penal Abolition, The Practical Choice, Canadian Scholars’ Press. 

ROBERTS J.V., STALANS L.J., INDERMAUR D., HOUG M. 2003. Penal Populism and Public Opinion. 
Lessons from Five Countries, Oxford University Press. 

RUGGIERO V. 2011. Il delitto, la legge, la pena. La contro-idea abolizionista, Edizioni Gruppo Abele.  

SALAS D. 2010. La volonté de punir. Essai sur le populisme pénal, Fayard. 

 


